Auf der objektiven Seite der Kite sehen wir das Elend, dass durch und in der Gesellschaft
verursacht wurde, auf der subjektiven Seite, im Individuum ist der Moment der Kélte dort,
wo weggeschaut wurde, wo sich die Unfahigkeit, den anderen nicht in die Augen zu
schauen dussert. Soll ich in meinen Ferien mein Leben davon bestimmen lassen, dass hier
viele Menschen auf der Strasse auf irgendwelchen Matratzen liegen und Geld von mir
wollen? Muss ich mich wirklich schamen, mit einem Mortadella-Sandwich durch Bologna
zu schlendern und an einem Vater, der neben seinem schlafenden Kind sitzt und mich
nach Geld fragt vorbeizulaufen? Wenn ich ihm Geld gebe, so wird es ja immer noch
Hunderte haben hier, die kein Dach iiber dem Kopf haben, kein Geld, keine Dusche, keine
Wiirde? Wie soll ich als Einzelne die doch strukturell verursachte Differenz ausgleichen?

Bleibt man an dieser Frage hangen, 6ffnet sich eine weitere Dimension der Kalte. Schnell
kommt man darauf, dass der arme Vater nichts dafiir kann. Gegen die subjektivistische
Vorstellung von Leid, von Selbstverantwortung und gleichen Chancen die unterschiedlich
genutzt wurden, wird die Struktur, der Staat, das kapitalistische System und alles, was
sich hinter dem Schleier abspielt, als verantwortlich erklart. Gesellschaftlich werden die
Bedingungen fiir Ungliick ausgemacht und im Privaten dann erkannt. Indem auf die
tieferen Ursachen des Leids des Einzelnen verwiesen wird, wird das eigene Gliick
relativiert. Ich und Du, wir konnen nichts dafiir, am System sollte man arbeiten. Mag die
Analyse noch so richtig sein, auf die strukturelle Grundlage, die fiir das Elend auf der Welt
Schuld ist noch so pointiert hingewiesen worden sein, so wird es schnell zu einem
Ausdruck von Kilte. Mit dem Mortadella-Sandwich immer noch in der Hand, halt man bei
der niachsten Familie, die man auf dem Boden sieht zwar an, jedoch nur um zu erklaren
wieso man jetzt weiterlauft. Aus der Analyse, dass das System nicht durch
Symptombekampfung verlangert werden soll, bezieht die scharfe Denkerin Platz auf der
Riickseite der Kilte.

Ausblick in die Moglichkeiten des Seins

Gelato in der Booth, Hardcore, hor mal zu.
Sag mal, was laberst du?

Von Horkheimer, Adorno?

Frankfurter Schule kommt aus Bornheim
und Goldstone. (Celo & Abdi)*?

Das alles hat eines gemeinsam; eine Ohnmacht, die den Menschen in die
Handlungsunfihigkeit zwingt. Er muss sich erklaren, wieso er da nichts damit zu tun hat,
er muss rechtfertigen, wieso es ihm gut geht, wahrend es anderen schlechter geht. Das
relative Gliick wird zu einem Verdienst, herausgefordert vom Ungliick der andern muss
mit Kélte reagiert werden. Kilte wird zur Uberlebensstrategie. Auch in der Richtung der
Kritik: Kdlte besteht auch darin, iibergeordnete Ursachen fiir das Leid einzelner zur
Legitimierung eigener Handlungsunfdhigkeit zur Hilfe zu ziehen. Wo Formen der
Solidaritat gefragt waren, wird wegrationalisiert, was akut zu tun ware. Die Beseitigung
der Bedingungen, die fiir das Leid verantwortlich sind an erster Stelle zu nennen, wird zur
Begriindung, weshalb man nicht helfen kann. Heute nennt sich das in Bezug auf die immer

52 Celo & Abdi (2020). IBB. Mietwagentape 2. Frankfurt.
19



naher rickende Klimakatastrophe Doomism. Anstatt mit der Verunsicherung zu leben,
uns mit der Realitit wirklich auseinander zu setzen, leben wir in einer auf Konsum
ausgerichteten Gesellschaft. Die Kdmpfe, die wir in uns austragen mit dem Leid, dass wir
ausserhalb wahrnehmen, werden iibertont von Maoglichkeiten des Tausches. Die
vielfaltigen Widerspruchserfahrungen zwischen Sein und Sollen produzieren eine Kélte
in uns. Was die biirgerliche Gesellschaft mit dem Trias der franzdsischen Revolution
verspricht wird durch die entgegengesetzten Produktionsverhdltnissen uns wieder
entwendet. Die Kélte hilft uns dann, zu akzeptieren, dass nicht ist, was doch eigentlich sein
sollte. Sie hilft uns dabei, die Welt so zu errichten, dass sie nicht anders sein kann.

Doch die Welt konnte anders sein. Sie bewegt sich immer wieder einen Schritt nach vorne
und setzt so die Voraussetzung fiir Fortschritt im Ganzen. Dem partikularen Fortschritt
haben wir also zu verdanken, dass Fortschritt méglich ware. Dieser Fortschritt wiirde
aber bedeuten, aus diesem ,Bann herauszutreten, auch aus dem des Fortschritts, der
selber Natur ist, indem die Menschheit ihrer eigenen Naturwiichsigkeit innewird und der
Herrschaft Einhalt gebietet, die sie tiber Natur ausiibt und durch welche die der Natur sich
fortsetzt. Insofern liesse sich sagen, der Fortschritt ereigne sich dort, wo er endet.“>3

Biirgerliche Kilte zu iiberwinden, aus dem Bann herauszutreten wiirde bedeuten, zu
erkennen, dass wir es sind, die das System geschaffen haben, dass wir es sind, die die
Institutionen pragen, welche wiederum unser Denken pragen. Die Abhangigkeit bleibt
fortbestehen solange wir nicht lernen, nein zu sagen. Dafiir muss man die Leerstelle
erkennen in ihrer Kontingenz erkennen, die Leerstelle des Fortschritts, wie wir ihn bis
heute verstehen. Heute wird diese Leerstelle vor allem sprachlich neu geschrieben.
Verhdltnisse werden neu benennt, ohne diese zu beriihren. In Anerkennung der
alltaglichen Kritik wechselt das System seine Sprache. Der Kapitalismus wurde kritisiert,
deshalb weicht man heute auf projektformige Unternehmen, projektférmiges
Management aus. Das Immergleiche gibt sich einen neuen Namen. Immer wieder blitzt
die Welt durch den Schleier der konstruierten Realitit. In Formen der Kritik eine Stimme
findend, heben sich marginalisierte Menschengruppen und verdrangte Lebensformen auf
die Biihne, die wir Gesellschaft nennen. Das alles wurde nur méglich aufgrund eines
immensen kritischen Potentials, das dem Individuum zugrunde liegt. Auf die immer
wieder neu ausgehandelten Erfahrungen kollektiver oder auch subjektiver Unter-
driickung reagieren wir als Gesellschaft mit Anpassungen. Was vor ein paar Jahrzehnten
noch nicht als verachtend galt, wird durch die kollektiv geteilte und laut proklamierte
Erfahrung heute verboten. Es scheint aber bei solchen Anpassungen zu bleiben. Es scheint
sich in dem Feld zu bewegen, wo auf punktuelle oder kollektiv erfahrene Ungerechtigkeit
verwiesen werden kann. Selten geht es dariiber hinaus. Oder um es mit Adorno zu sagen,
»[a]lles schreitet fort in dem Ganzen, nur bis heute das Ganze nicht“.5* Occupy zeugte zwar
von dem Unbehagen in der kapitalistischen Gesellschaft, hat aber kaum zu
Veranderungen gefiihrt. Wenn Ex-Kanzler Kurz in der Politik nicht mehr tragbar war, hat
er jetzt eine Kaderfunktion in der Privatwirtschaft. Der Staat muss heute funktionieren
wie ein Unternehmen. In den Zeitschriften und auch in der Gesellschaft wird der Islam im
Politikteil diskutiert, wahrend die Wirtschaft einen eigenen Abschnitt beansprucht. So
wird die Wirtschaft entpolitisiert und ein Glaube, eine Religion politisch aufgeladen. In

53 Adorno, T.W. (2020). S. 625
54 Ebd., S. 623

20



der Wirklichkeit dussert sich das in Kalte. Politik ist etwas, was wir beeinflussen konnen,
Wirtschaft scheinbar nicht. Als zweite Natur wurde die Wirtschaft zu einem beobachtba-
ren Element da draussen. Inflation, Deflation werden zu Ebbe und Flut, der Mond ist
schuld und wir konnen nichts daran dndern. Die Tendenz ist es, auf vermeintlich
Unvermeidliches hinzuweisen. Politik und Wissenschaft haben sich deswegen unldngst
angenahert. Somit kann wo Herrschaft ist auf Natur verwiesen werden. Notwendige
Anpassung in einer fiktiven Zukunft wird zum Spiel des partikularen Fortschritts. Aus
einer Diagnose dariiber, was kommen wird, werden Notwendigkeiten erschaffen, aus der
Errechnung der Zukunft wird zum Imperativ der Gegenwart.

Mit den Funktionen der burgerlichen Normen im Bildungswesen aber ganz allgemein
auch in der Gesellschaft werden diese in die semantische Ordnung der Gesellschaft
libertragen. Diese Ordnung ist die Macht iiber das Individuum. Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit gewinnen ihre Bedeutung heute immer noch in ihrem Widerspruch.
Befristete Arbeitsstellen werden so als Freiheit verkauft, mit dem Hinweis, sich jederzeit
neu erfinden zu konnen. Was Besorgnis und Stress bedeutet, wird uns als Freiheit
vorgehalten. Im formell liberalen Zeitalter hat die Herrschaft die Form der Freiheit
angenommen. Im Hinweis auf die Leerstelle, die Moglichkeit zur Wahl, wird Kaspar in
einen Zwang gefiihrt der ihn unterwirft. Von Adorno und der Kritischen Theorie zu lernen,
aus der Analyse der Biirgerlichen Kalte zu lernen bedeutet, das zu erkennen, den
Widerspruch zu erkennen, welcher das Immergleiche antreibt, durch den das
Immergleiche fortschreitet. Fortschritt bedeutet die Moglichkeit zur Verneinung, zur
wirklichen Denunzierung des Hasslichen. Biirgerliche Kalte zu tiberwinden bedeutet, die
Normen der Gesellschaft in der Ordnung der Legitimation und Selektion zu erkennen und
abzulehnen. Biirgerliche Kalte zu iliberwinden bedeutet, mit Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit zu erkennen, dass diese Begriffe der Herrschaft sind und so mit ihnen tiber
sich hinaus zu gehen. Im partikularen Fortschritt, in der Befreiung einzelner Gruppen aus
der hegemonialen Macht muss man die Moglichkeit zur Veranderung im Ganzen
erkennen. Darin, in der Erkenntnis dass nichts niedergeschrieben ist, nichts sein muss,
wie es wirkt, darin liegt die Erziehung nach Auschwitz. In kiihler Distanzierung zu Werten,
Normen und Funktionen muss die Welt in ihrer Leerstelle analysiert werden, die
Ursachen der Kalte erkannt und in Erfahrung gebracht werden. Biirgerliche Kalte zu
liberwinden bedeutet dann vielleicht zu sagen: ,Ich habe die alle kennengelernt und hasse
sie trotzdem.”

21



