
19 
 

Auf der objektiven Seite der Käte sehen wir das Elend, dass durch und in der Gesellschaft 

verursacht wurde, auf der subjektiven Seite, im Individuum ist der Moment der Kälte dort, 

wo weggeschaut wurde, wo sich die Unfähigkeit, den anderen nicht in die Augen zu 

schauen äussert. Soll ich in meinen Ferien mein Leben davon bestimmen lassen, dass hier 

viele Menschen auf der Strasse auf irgendwelchen Matratzen liegen und Geld von mir 

wollen? Muss ich mich wirklich schämen, mit einem Mortadella-Sandwich durch Bologna 

zu schlendern und an einem Vater, der neben seinem schlafenden Kind sitzt und mich 

nach Geld fragt vorbeizulaufen? Wenn ich ihm Geld gebe, so wird es ja immer noch 

Hunderte haben hier, die kein Dach über dem Kopf haben, kein Geld, keine Dusche, keine 

Würde? Wie soll ich als Einzelne die doch strukturell verursachte Differenz ausgleichen?  

Bleibt man an dieser Frage hängen, öffnet sich eine weitere Dimension der Kälte. Schnell 

kommt man darauf, dass der arme Vater nichts dafür kann. Gegen die subjektivistische 

Vorstellung von Leid, von Selbstverantwortung und gleichen Chancen die unterschiedlich 

genutzt wurden, wird die Struktur, der Staat, das kapitalistische System und alles, was 

sich hinter dem Schleier abspielt, als verantwortlich erklärt. Gesellschaftlich werden die 

Bedingungen für Unglück ausgemacht und im Privaten dann erkannt. Indem auf die 

tieferen Ursachen des Leids des Einzelnen verwiesen wird, wird das eigene Glück 

relativiert. Ich und Du, wir können nichts dafür, am System sollte man arbeiten. Mag die 

Analyse noch so richtig sein, auf die strukturelle Grundlage, die für das Elend auf der Welt 

Schuld ist noch so pointiert hingewiesen worden sein, so wird es schnell zu einem 

Ausdruck von Kälte. Mit dem Mortadella-Sandwich immer noch in der Hand, hält man bei 

der nächsten Familie, die man auf dem Boden sieht zwar an, jedoch nur um zu erklären 

wieso man jetzt weiterläuft. Aus der Analyse, dass das System nicht durch 

Symptombekämpfung verlängert werden soll, bezieht die scharfe Denkerin Platz auf der 

Rückseite der Kälte. 

Ausblick in die Möglichkeiten des Seins 
 

Gelato in der Booth, Hardcore, hör mal zu. 

Sag mal, was laberst du?  

Von Horkheimer, Adorno? 

Frankfurter Schule kommt aus Bornheim 

und Goldstone. (Celo & Abdi)52 

 

Das alles hat eines gemeinsam; eine Ohnmacht, die den Menschen in die 

Handlungsunfähigkeit zwingt. Er muss sich erklären, wieso er da nichts damit zu tun hat, 

er muss rechtfertigen, wieso es ihm gut geht, während es anderen schlechter geht. Das 

relative Glück wird zu einem Verdienst, herausgefordert vom Unglück der andern muss 

mit Kälte reagiert werden. Kälte wird zur Überlebensstrategie. Auch in der Richtung der 

Kritik: Kälte besteht auch darin, übergeordnete Ursachen für das Leid einzelner zur 

Legitimierung eigener Handlungsunfähigkeit zur Hilfe zu ziehen. Wo Formen der 

Solidarität gefragt wären, wird wegrationalisiert, was akut zu tun wäre. Die Beseitigung 

der Bedingungen, die für das Leid verantwortlich sind an erster Stelle zu nennen, wird zur 

Begründung, weshalb man nicht helfen kann. Heute nennt sich das in Bezug auf die immer 

                                                           
52 Celo & Abdi (2020). IBB. Mietwagentape 2. Frankfurt. 



20 
 

näher rückende Klimakatastrophe Doomism. Anstatt mit der Verunsicherung zu leben, 

uns mit der Realität wirklich auseinander zu setzen, leben wir in einer auf Konsum 

ausgerichteten Gesellschaft. Die Kämpfe, die wir in uns austragen mit dem Leid, dass wir 

ausserhalb wahrnehmen, werden übertönt von Möglichkeiten des Tausches. Die 

vielfältigen Widerspruchserfahrungen zwischen Sein und Sollen produzieren eine Kälte 

in uns. Was die bürgerliche Gesellschaft mit dem Trias der französischen Revolution 

verspricht wird durch die entgegengesetzten Produktionsverhältnissen uns wieder 

entwendet. Die Kälte hilft uns dann, zu akzeptieren, dass nicht ist, was doch eigentlich sein 

sollte. Sie hilft uns dabei, die Welt so zu errichten, dass sie nicht anders sein kann. 

Doch die Welt könnte anders sein. Sie bewegt sich immer wieder einen Schritt nach vorne 

und setzt so die Voraussetzung für Fortschritt im Ganzen. Dem partikularen Fortschritt 

haben wir also zu verdanken, dass Fortschritt möglich wäre. Dieser Fortschritt würde 

aber bedeuten, aus diesem „Bann herauszutreten, auch aus dem des Fortschritts, der 

selber Natur ist, indem die Menschheit ihrer eigenen Naturwüchsigkeit innewird und der 

Herrschaft Einhalt gebietet, die sie über Natur ausübt und durch welche die der Natur sich 

fortsetzt. Insofern liesse sich sagen, der Fortschritt ereigne sich dort, wo er endet.“53   

Bürgerliche Kälte zu überwinden, aus dem Bann herauszutreten würde bedeuten, zu 

erkennen, dass wir es sind, die das System geschaffen haben, dass wir es sind, die die 

Institutionen prägen, welche wiederum unser Denken prägen. Die Abhängigkeit bleibt 

fortbestehen solange wir nicht lernen, nein zu sagen. Dafür muss man die Leerstelle 

erkennen in ihrer Kontingenz erkennen, die Leerstelle des Fortschritts, wie wir ihn bis 

heute verstehen. Heute wird diese Leerstelle vor allem sprachlich neu geschrieben. 

Verhältnisse werden neu benennt, ohne diese zu berühren. In Anerkennung der 

alltäglichen Kritik wechselt das System seine Sprache. Der Kapitalismus wurde kritisiert, 

deshalb weicht man heute auf projektförmige Unternehmen, projektförmiges 

Management aus. Das Immergleiche gibt sich einen neuen Namen. Immer wieder blitzt 

die Welt durch den Schleier der konstruierten Realität. In Formen der Kritik eine Stimme 

findend, heben sich marginalisierte Menschengruppen und verdrängte Lebensformen auf 

die Bühne, die wir Gesellschaft nennen. Das alles wurde nur möglich aufgrund eines 

immensen kritischen Potentials, das dem Individuum zugrunde liegt. Auf die immer 

wieder neu ausgehandelten Erfahrungen kollektiver oder auch subjektiver Unter-

drückung reagieren wir als Gesellschaft mit Anpassungen. Was vor ein paar Jahrzehnten 

noch nicht als verachtend galt, wird durch die kollektiv geteilte und laut proklamierte 

Erfahrung heute verboten. Es scheint aber bei solchen Anpassungen zu bleiben. Es scheint 

sich in dem Feld zu bewegen, wo auf punktuelle oder kollektiv erfahrene Ungerechtigkeit 

verwiesen werden kann. Selten geht es darüber hinaus. Oder um es mit Adorno zu sagen, 

„[a]lles schreitet fort in dem Ganzen, nur bis heute das Ganze nicht“.54 Occupy zeugte zwar 

von dem Unbehagen in der kapitalistischen Gesellschaft, hat aber kaum zu 

Veränderungen geführt. Wenn Ex-Kanzler Kurz in der Politik nicht mehr tragbar war, hat 

er jetzt eine Kaderfunktion in der Privatwirtschaft. Der Staat muss heute funktionieren 

wie ein Unternehmen. In den Zeitschriften und auch in der Gesellschaft wird der Islam im 

Politikteil diskutiert, während die Wirtschaft einen eigenen Abschnitt beansprucht. So 

wird die Wirtschaft entpolitisiert und ein Glaube, eine Religion politisch aufgeladen. In 

                                                           
53 Adorno, T.W. (2020). S. 625 
54 Ebd., S. 623 



21 
 

der Wirklichkeit äussert sich das in Kälte. Politik ist etwas, was wir beeinflussen können, 

Wirtschaft scheinbar nicht. Als zweite Natur wurde die Wirtschaft zu einem beobachtba-

ren Element da draussen. Inflation, Deflation werden zu Ebbe und Flut, der Mond ist 

schuld und wir können nichts daran ändern. Die Tendenz ist es, auf vermeintlich 

Unvermeidliches hinzuweisen. Politik und Wissenschaft haben sich deswegen unlängst 

angenähert. Somit kann wo Herrschaft ist auf Natur verwiesen werden. Notwendige 

Anpassung in einer fiktiven Zukunft wird zum Spiel des partikularen Fortschritts. Aus 

einer Diagnose darüber, was kommen wird, werden Notwendigkeiten erschaffen, aus der 

Errechnung der Zukunft wird zum Imperativ der Gegenwart.  

Mit den Funktionen der bürgerlichen Normen im Bildungswesen aber ganz allgemein 

auch in der Gesellschaft werden diese in die semantische Ordnung der Gesellschaft 

übertragen. Diese Ordnung ist die Macht über das Individuum. Freiheit, Gleichheit und 

Brüderlichkeit gewinnen ihre Bedeutung heute immer noch in ihrem Widerspruch. 

Befristete Arbeitsstellen werden so als Freiheit verkauft, mit dem Hinweis, sich jederzeit 

neu erfinden zu können. Was Besorgnis und Stress bedeutet, wird uns als Freiheit 

vorgehalten. Im formell liberalen Zeitalter hat die Herrschaft die Form der Freiheit 

angenommen. Im Hinweis auf die Leerstelle, die Möglichkeit zur Wahl, wird Kaspar in 

einen Zwang geführt der ihn unterwirft. Von Adorno und der Kritischen Theorie zu lernen, 

aus der Analyse der Bürgerlichen Kälte zu lernen bedeutet, das zu erkennen, den 

Widerspruch zu erkennen, welcher das Immergleiche antreibt, durch den das 

Immergleiche fortschreitet. Fortschritt bedeutet die Möglichkeit zur Verneinung, zur 

wirklichen Denunzierung des Hässlichen. Bürgerliche Kälte zu überwinden bedeutet, die 

Normen der Gesellschaft in der Ordnung der Legitimation und Selektion zu erkennen und 

abzulehnen. Bürgerliche Kälte zu überwinden bedeutet, mit Freiheit, Gleichheit und 

Brüderlichkeit zu erkennen, dass diese Begriffe der Herrschaft sind und so mit ihnen über 

sich hinaus zu gehen. Im partikularen Fortschritt, in der Befreiung einzelner Gruppen aus 

der hegemonialen Macht muss man die Möglichkeit zur Veränderung im Ganzen 

erkennen. Darin, in der Erkenntnis dass nichts niedergeschrieben ist, nichts sein muss, 

wie es wirkt, darin liegt die Erziehung nach Auschwitz. In kühler Distanzierung zu Werten, 

Normen und Funktionen muss die Welt in ihrer Leerstelle analysiert werden, die 

Ursachen der Kälte erkannt und in Erfahrung gebracht werden. Bürgerliche Kälte zu 

überwinden bedeutet dann vielleicht zu sagen: „Ich habe die alle kennengelernt und hasse 

sie trotzdem.“  

 

 

 

 

 

 

 


